
N e f s ,  K a l p  &  R u h

Hazırlayan: Klinik Psikolog N. Aybüke Polat

www.psikologaybukepolat.com

Psikodinamik Kuramla Karşılaştırmalı

Rehberi



www.psikologaybukepolat.com



İçindekiler
Giriş ...................................................................................................4
Nefs ...................................................................................................5
Nefsin Mertebeleri ve Ego Güçlenmesi ............................................7
Kendine Sor .....................................................................................10
Kalp ..................................................................................................12
Kendine Sor .....................................................................................18
Ruh ..................................................................................................20
Kendine Sor .....................................................................................24
Sonuç  ..............................................................................................25
Kaynakça ........................................................................................26

www.psikologaybukepolat.com



Psikodinamik kuramın temel kavramlarını tasavvufi kavramlarla
eşlemenin içsel çatışmaların ve dönüşümün doğasını anlamayı
kolaylaştıracağına inanıyorum.

Amacım bu kavramları birbirine indirgemek ya da birini diğerinin
yerine koymak değil. Fakat, her birinin insan psikolojisini anlamada
sunduğu özgün katkıyı görmek, aralarındaki anlamsal ve işlevsel
benzerlikleri açıklamak istiyorum.

Psikodinamik kuram, insanın iç dünyasını çatışma, ilişki, savunma
mekanizmaları ve bilinçdışı süreçler üzerinden okur. Freud’un dürtü
kuramıyla başlayan bu yaklaşım; nesne ilişkileri, bağlanma kuramı ve
self psikolojisi ile birlikte, insanın içsel dünyasını çok daha ilişkisel ve
bütüncül bir şekilde ele almaya evrilmiştir. Bu yönüyle psikodinamik
yaklaşım, tasavvuf literatüründe yer alan iç mücadele, nefis terbiyesi,
kalp ve ruh gibi temalarla şaşırtıcı ölçüde kesiştiğini farkettim.

Bu rehber bir tasnif kitabı değil. Nefs bölümünde ben Kur’an’da
doğrudan geçen 3 nefs türünden bahsettim fakat siz tasavvuf
literatüründe 7 mertebe bulabilirsiniz. Bu rehberde sizi kavrama
boğmak veya “ben hangisindeyim” sorularına sokmaktan özellikle
kaçınmaya çalıştım.

Bu rehber, bir inanç metni ya da bir terapi kılavuzu olma iddiası
taşımıyor. Benim hedefim daha çok, insanın iç dünyasını anlamaya
çalışanlar için iki farklı düşünce geleneği arasında bir köprü kurmak.

Bu rehberin amacı, nefsin tamamen sustuğu, kalbin çözüldüğü ve
duyguların tamamen dengelendiği ya da ruhun “ulaşıldığı” bir hâl tarif
etmek değildir. Amaç, hangi alanın ne zaman devrede olduğunu fark
edebilme becerisini geliştirmektir. İnsan ancak içinde olanı fark edip
onunla dürüstçe temas ederek bütünlenebilir.

Giriş

www.psikologaybukepolat.com



Nefs
İslam Düşüncesinde Nefs
Nefs, sözlükte “ruh, can, hayat, hevâ, heves, beden ve bedenden kaynaklanan süflî
arzular” anlamlarına gelir. (İsfahânî, 2007:1472) Gündelik dilde kullandığımızda nefs
kavramı çoğu zaman tek boyutlu bir şekilde “kötü”, “düşman” ya da “yok edilmesi
gereken bir yapı” olarak ele alınır. Oysa klasik İslam düşünürleri için nefs, insanın
varoluşunun bir parçasıdır; terbiye edilmesi gereken bir düşman değil, eğitilmesi ve
olgunlaştırılması gereken bir parçamız olarak görülür.

Nefs, en yalın hâliyle insanın istemeye, yönelmeye ve hareket etmeye dair içsel
kapasitesidir. Arzu, öfke, korku, haz, kaçınma ve sahip olma hisleri nefs alanında yer alır.
Bu yönüyle nefs, insanı eyleme geçiren temel içsel enerjiyi temsil eder.
Ancak nefs:

Sadece “kötü eğilimler” değildir,
Şeytanla özdeş değildir,
Yok edilmesi mümkün ya da hedeflenen bir yapı değildir.

Gazâlî’ye göre de nefs, terbiye edilmediğinde insanı yöneten; terbiye edildiğinde ise
insanın hizmetine giren bir güçtür.

Psikoloji Dilinde Nefs
Psikoloji literatüründe “nefs” kavramının birebir bir karşılığı yoktur. Ancak nefsin işaret
ettiği işlevler, modern psikolojide farklı kavramlar altında ele alınır. Nefs, psikoloji bilimi
açısından ne yalnızca dürtüsel bir yapı (id), ne de bütünüyle bilinçli bir benliktir. Nefs;
dürtüden başlayan, savunmalarla şekillenen ve zamanla düzenleyici kapasite kazanan
gelişebilen bir benlik alanıdır.

Bu noktada nefs, psikodinamik açıdan:
Dürtülerin taşıyıcısı,
Kaygıya karşı savunma mekanizmalarını geliştiren,
İçsel gerilimi (kaygıyı) düzenlemeye çalışan

gelişebilen bir benlik alanı olarak düşünülebilir.

Yine bu bağlamda da nefs, “ahlaki bir kusur” değil; insan olmanın doğal bir parçası
olduğunu ortaya koyar.

Zorlayıcı bir duygu ortaya çıktığında, nefs hemen rahatlamak ister, zihin bu duruma bir
açıklama bulur ve davranış hızla devreye girer. Bu süreç çoğu zaman otomatik işler. Bu
rehberin amacı da, bu otomatikliği zamanla fark edilir ve düzenlenebilir hâle getirmektir.

www.psikologaybukepolat.com



“Nefsini
arındıran
kurtuluşa
ermiştir.”

www.psikologaybukepolat.com

Şems, 9



www.psikologaybukepolat.com

Nefsin Mertebeleri 
& Ego Güçlenmesi

*Bu rehberde nefsin mertebeleri, hiyerarşik bir üstünlük sıralaması olarak değil;
psikolojik olgunlaşmayı anlatan gelişimsel duraklar olarak ele alınmaktadır.

Nefs-i Emmâre

“...Çünkü Rabbimin esirgemesi olmadıkça, nefis her dâim kötülüğü emreder...”
(Yusuf, 53)

Nefs-i emmâre, insanın dürtülerinin ve anlık tepkilerinin daha baskın olduğu bir hâli
ifade eder. Bu aşamada kişi, rahatsız edici bir duygu ortaya çıktığında hızla rahatlamak
ister; davranışlar çoğu zaman düşünülmeden, otomatik biçimde ortaya çıkar. Psikolojik
olarak bu durum, ilkel savunmaların baskın olduğu bir işleyişe karşılık gelir.

Psikolojik açıdan bu hâl;
dürtülerin belirleyici olduğu,
kaygının hızla davranışa dönüştüğü,
savunmaların daha ilkel düzeyde çalıştığı

bir işleyişe karşılık gelir.

Kur’an’daki bu kullanım, nefsin kontrolsüz kaldığında insanı zorlayabilen yönüne işaret
eder. Ancak bu hâl, insan olmanın doğal bir parçasıdır; başlı başına bir “ahlaki kusur”
değildir. Yani zaman zaman dürtüsel hareket etmek istememiz, zihnimize ilkel savunma
mekanizmalarının gelmesi, vesveselerin çoğalması oldukça insani bir durum. 

Nefs-i Levvâme

“Yemin ederim (gafletten uyanıp günahına karşı) kendini çokça ayıplayan o nefse. “
(Kıyamet, 2)

Nefs-i levvâme, kişinin kendi davranışlarını fark etmeye ve sorgulamaya başladığı bir
hâlidir. Bu aşamada suçluluk, pişmanlık ve içsel çatışma daha belirgin hâle gelir. Kişi
artık sadece tepki vermekle kalmaz; verdiği tepkilere dönüp bakabilir. Bu artık ego
gelişiminin ve içgörünün başladığı aşamadır diyebiliriz.



Nefs-i Mutmainne

“Ey huzura ermiş nefis!
Sen O’ndan razı, O da senden razı olarak Rabbine dön.”
(Fecr, 27-28)

Nefs-i mutmainne, içsel gerilimin daha iyi tolere edilebildiği, duygu ile davranış arasına
bir alanın girebildiği bir hâli ifade eder. Bu aşamada kişi, her duygunun hemen davranışa
dönüşmek zorunda olmadığını bilir. Dürtü ile değer arasında daha dengeli bir ilişki
kurulmuştur. Bu aşama, psikodinamik açıdan olgun ego işleyişini yansıtır.

Psikolojik açıdan bu hâl;
daha olgun düzenleme yollarının kullanıldığı,
savunmaların esneklik kazandığı,
içsel güven ve kabul duygusunun arttığı

bir işleyişe karşılık gelir.

Kur’an’da bu hâlin “huzur” kavramıyla birlikte anılması, nefsin susturulmuş değil;
dengelenmiş ve yönünü bulmuş bir hâlde olduğunu gösterir.

www.psikologaybukepolat.com

Psikolojik açıdan bu hâl;
otomatikliğin fark edilmeye başlandığı,
içgörünün geliştiği,
“neden böyle davrandım?” sorusunun ortaya çıktığı

bir aşamayı temsil eder.

Kur’an’da bu hâlin yeminle vurgulanması, kendini sorgulama kapasitesinin değerli ve
dönüştürücü bir eşik olduğuna işaret eder.

Kur’an’daki bu üç kullanım, nefsin tek bir biçimde tanımlanamayacağını gösterir. Nefsin
sabit bir “karakter kusuru” değil; dönüşebilen bir düzenleme sistemi olduğunu gösterir.
İnsan, hayatının farklı dönemlerinde ve farklı durumlarında bu hâller arasında geçişler
yaşayabilir. Bu nedenle, kendimizi ya da bir başkasını bu hâllerin oluşturduğu
kutucuklara sıkıştırmak pek doğru olmayabilir.

Sınıflandırma anlamamızı kolaylaştırır fakat hedefimiz belirli bir mertebeye “ulaşmak”
değil. Asıl amacımız, hangi hâlin o an devrede olduğunu fark edebilme becerisini
geliştirmek. 



Nefs

İslam Düşüncesi Psikodinamik Kuram

Nefs-i Emmâre İlkel ego + id ağırlıklı

Nefs-i Levvâme Ego gelişimi + içgörü

Nefs-i Mutmainne Olgun ego + düzenleme

www.psikologaybukepolat.com

Çünkü insan bazen kendini olduğundan çok daha yetersiz görme eğiliminde olabilir;
bazen de “oldum” yanılgısına kapılabilir. Oysa “oldum” dediğimiz yerde, farkındalık da
hareket de durur. Sadece kibir büyür.

Bu nedenle nefsin mertebeleri, adım adım tamamladığımız bir liste değil; dönüp
kendimize bakmamıza yardımcı olan işaretlerdir şeklinde bakmalıyız.

Özetle,
Nefs günlük dilimizde kullandığımız gibi

“Kötü tarafımız” değildir
Yok edilmesi gereken bir yapı değildir
Susturulması gereken bir ses değildir

Nefs, zorlayıcı duygular karşısında bizi ayakta tutmaya çalışan bir içsel mekanizmadır.
Ancak bu mekanizma, gelişmediğinde işlevselliğimiz azalır, hayatımız daralır;
olgunlaştığında ise genişler, kişiye esneklik kazandırır.

Terapi sürecinde de bu yapı çalışılır, tasavvufi anlamda nefs terbiyesi de; bu
mekanizmayı bastırmak değil, daha düzenleyici hâle getirmek üzerine kuruludur.

Dürtü hâkim

Çatışmayı farkediş

Denge sağlanmış



Birine ani bir tepki verdiğinde
İçin daralıp hemen bir şey yapmak istediğinde

Kaçmak, savunmak ya da haklı çıkmak istediğinde

DUR
Bu duraklama, nefsin otomatik akışını keser.

Kendine Sor!

Nefs-i Emmare, en çok hızlı,
otomatik ve savunmacı

anlarda kendini gösterir.

HİSSET
Dikkatini davranışa değil, bedendeki ve içteki duyuma çevir.

İçimdeki baskın duygu ne?
Bu duygu bedenimde nerede hissediliyor?

Bu his tanıdık mı?

FARKET
Her nefs tepkisi, bir şeyi korumaya çalışır.

Bu duygu beni neden koruyor olabilir?
Bu davranışı yapmazsam, neyle yüzleşmem gerekirdi?

Burada neyi kaybetmekten korkuyorum?

Bu soruları sadece sormak
bile, tepkiden kendini

okumaya geçiştir.

www.psikologaybukepolat.com

Bu soruları sorabildiğin an,
nefsini otomatik tepkisinden

bir adım geri çıkmış
olursun.



Nefsin fark edilmesi ile birlikte aslında duygu ve düşüncelerimize dair bir içgörü
geliştirmeye başlarız. Duygu ve düşüncelerimizin de geçtiği yer kalptir. Bu bağlamda da
sırada kalp kavramını inceleyeceğiz.

Nefs düzeyine baktığımızda dürtülerimiz, kalp düzeyinde ise duygu ve düşüncelerimiz ön
plana çıkar. Bu nedenle kalp, nefsin bastırıldığı değil; nefsin ürettiği tepkilerin
incelenebildiği bir yerdir.

Nefsle yüzleşmeden kalbi anlamak pek mümkün değildir. Nefs olgunlaştıkça, insan
duyguyla birlikte hemen bir tepki vermez. Tepki ile davranış arasına bir mesafe girer ve
tam o noktada da kalbin görevi devreye girer. 

Nefs-i Emmare ve İlkel Ego arasındaki
benzerlikleri daha ayrıntılı açıkladığım Nefs:
Dirençle Dans başlıklı blog yazımı okumak
için QR kodunu okutabilirsiniz.



Anlayan / İdrak Eden Kalp
“Kalpleri vardır, onunla anlamazlar...” 

(A‘râf, 179)
İdrak kalpte gerçekleşir.

Körleşen Kalp
“Gözler kör olmaz; asıl göğüslerdeki

kalpler kör olur.” (Hac, 46)
Buradaki körlük fiziksel değil, hakikate

karşı algıda duyarsızlıktır.

Katı Kalp
“Sonra kalpleriniz katılaştı; taş gibi,

hatta daha da katı…” (Bakara, 74)
Katı kalp, duyguyu hisseder; fakat

duyguyla teması kaybetmiştir.

Yumuşayan / Ürperen Kalp
“Allah anıldığında kalpleri ürperenler...” 

(Enfâl, 2)
Bu, kalbin canlı ve etkilenebilir olduğuna

işaret eder.

Mühürlenen Kalp
“Allah onların kalplerini mühürlemiştir.”

(Bakara, 7)
Mühürlenme, kalbin işlevini yitirmesi;

kendini kapatmasıdır.

Hasta Kalp
“Kalplerinde hastalık vardır...” 

(Bakara, 10)
Hastalık burada duyguların varlığı değil;

çarpık yönelimlerdir.

Eğilen Kalp
“…Kalplerinde eğrilik olanlar...” 

(Âl-i İmrân, 7)
Kalbin yönelebilir olması ama hakikatten

yana ya da uzağa.

Tatmin Olan Kalp
“Kalpler ancak Allah’ı anmakla tatmin

olur.” 
(Ra‘d, 28)

Tatmin, huzurlu olma hâlidir.

Kalp = duyu organlarından gelen algının anlamlandırıldığı idrak merkezi

Kalp
İslam Düşüncesinde Kalp
Râgıb el-İsfahânî’ye göre kalp, yalnızca biyolojik bir organ değil; insanın idrak, yönelme
ve ahlâkî değerlendirme merkezidir. Kur’an’da “kalpleri vardır ama onunla anlamazlar”
(A’raf. 179) denmesi, zihinsel eksiklikten değil, kalbin işlevini yitirmesinden söz eder. O,
el-Müfredât’da kalp (قلب) kökünü “dönmek, değişmek, hâlden hâle geçmek”
anlamlarıyla açıklar ve kavramı bu kökten hareketle temellendirir.

www.psikologaybukepolat.com

Kur’an-ı Kerim’de Kalbin Özellikleri



“Kalpler
ancak Allah’ı

anmakla
tatmin olur.” 

(Ra‘d, 28)



Kalbin bu kadar farklı özelliğinin olması onun canlı, değişen ve halden hale değişen bir
yapı olmasından kaynaklanır.

Hakîm et-Tirmizî de kalbi bir idrak merkezi olarak ele alır ve dört katmanla açıklar. Ona
göre insanın hakikate yaklaşma kapasitesi, kalbin hangi katmanından yaşadığıyla
ilgilidir. Sadr düzeyinde kalan bir idrak dağınık ve tepkiseldir; kalpte anlam oluşur; fuâd
da hakikat hissedilir; lübbte ise insan, benliğin ötesinde bir teslimiyete ulaşır.

www.psikologaybukepolat.com

Sadr

Kalp

FuâdLübb

Sadr

Duyusal
deneyimlerin,

düşüncelerin ve ilk
tepkilerin geçtiği

yer. 

Bilinçdışından
gelen içeriğin insan
tarafından ilk fark

edildiği ilk eşiği
temsil eder.

Kalp

Kalp, sadrda
beliren içeriğin

anlam kazanmaya
başladığı yerdir. 

Değerlerin, niyetin
ve yönelimin

şekillendiği yerdir.

Fuâd

İdrakin derinleştiği
katmandır. 

Hakikat burada
yalnızca

anlaşılmaz,
hissedilerek fark

edilir.

Sezgisel içgörü,
duygusal

farkındalığın
derinleşmesi ve
içsel uyanıklık.

Lübb

Lübb, kalbin özü ve
en saf katmanıdır. 

Benlik
gürültüsünün,

savunmaların ve
çelişkilerin

ötesinde bir idrak
hâlidir. 

Bütünleşmiş benlik
ve bilgelik.



Hakîm et-Tirmizî’nin Kalbin Anlamı başlıklı
eserinin daha ayrıntılı bir incelemesi olan
blog yazımı okumak için QR kodunu
okutabilirsiniz.

www.psikologaybukepolat.com

Psikoloji Dilinde Kalp
Psikodinamik kuramda “kalp” kavramının birebir bir karşılığı yoktur. Ancak kalbin işaret
ettiği işlevler; duygulanım, anlamlandırma, vicdan, değerler ve ilişkisel yönelim gibi
temel psikolojik süreçler üzerinden okunabilir. 

Psikodinamik kuramda duygular, bastırılması gereken tepkiler değil;
anlamlandırılması ve düzenlenmesi gereken, bireyin içsel yönelimini
şekillendiren deneyimler olarak ele alınır (Klein, 1946; Winnicott, 1965;
Schore, 2003; Fonagy et al., 2002). 
Bu bölümde “kalp” kavramı, psikodinamik literatürde birebir bir terim olarak
değil; duygulanımın anlamlandırılması ve düzenlenmesine ilişkin işlevleri
karşılayan bir yorumlayıcı çerçeve olarak kullanılmaktadır.

Duygulanım
Psikodinamik yaklaşıma göre duygular, yalnızca içsel tepkiler değil; kişinin kendisiyle ve
başkalarıyla kurduğu ilişkinin taşıyıcılarıdır. Öfke, korku, utanç, suçluluk ya da sevgi gibi
duygular ilk olarak yoğun bir şekilde hissedilir. Ancak bu duyguların neden ortaya çıktığı,
neye işaret ettiği ve kişiyi nereye yönlendirdiği kalp düzeyinde anlaşılır hâle gelir.

İçgörü
Çoğumuzun düşündüğü gibi içgörü, yalnızca “neden böyleyim?” sorusuna verilen bir
cevap değildir. Gerçek içgörü, duygusal olarak da hissedilen ve kişide yön değişikliğine
yol açan bir farkındalıktır. Bu tür bir içgörü, kalbin işlevine karşılık gelir. Kalp devrede
olduğunda kişi: sadece ne yaptığını değil, neden yaptığını ve bu davranışın hangi duygusal
ihtiyacı karşıladığını fark etmeye başlar. 

Vicdan 
Psikodinamik kuramda vicdan çoğu zaman superego ile ilişkilendirilir. İşlevsiz süperego
cezalandıran ya da suçluluk üreten bir yapı gibidir fakat olgun superego, kişinin
değerleriyle temas kurabildiği, kendini düzenleyebildiği bir içsel rehber işlevi görür.
Bu rehberde kalp, şefkatli, düzenleyici ve yön gösterici vicdanın merkezi olarak ele alınır.
Bu nedenle kalp, suçluluk üretmekten çok etik yönelim ve sorumluluk bilinci kazandıran
bir merkezdir.



İlişkisel Benlik
Nesne ilişkileri kuramına göre insanın iç dünyası, erken dönem ilişkilerin içselleştirilmiş
temsilleriyle şekillenir. Kalp, bu içsel ilişkilerin duygusal olarak hissedildiği ve yeniden
düzenlenebildiği alan olarak düşünülebilir. Yani örnek verecek olursam; kalp düzeyinde
kişi: kendisiyle kurduğu ilişkiyi, başkalarına yönelttiği beklentileri, yakınlık ve mesafe
ihtiyaçlarını daha net fark edebilir.

Günlük Hayattan Bir Örnek
Bir yakınından beklediğin ilgiyi göremediğinde için daralıyor ve kırılıyorsun.
İlk anda aklından şu düşünceler geçiyor: “Beni önemsemiyor.”, “Yine yalnız kaldım.”
Bu cümleler nefs düzeyinde ortaya çıkan otomatik düşüncelerimizdir.

Kalp düzeyine geçtiğinde ise farkındalık biraz derinleşir. Kendi içine dönüp şunu
görebilirsin:

Aslında bu durumda kendimle kurduğum ilişki sertleşiyor; hemen kendimi değersiz
hissetmeye başlıyorum.
Karşımdakinden sürekli ve koşulsuz bir yakınlık beklediğimi fark ediyorum.
Yakınlık ihtiyacım arttığında, mesafe gördüğüm her an bunu bir terk edilme gibi
algılıyorum.

Bu fark edişle birlikte duygu kaybolmaz; ama duygu anlam kazanır. Artık mesele sadece
karşı tarafın davranışı değil, benim içimde hangi ihtiyacın harekete geçtiğidir. Kalp
düzeyinde farkındalıktan sonra yapılacak ilk şey, hemen harekete geçmek değil;
duyguyla birlikte biraz kalabilmektir.

Bir sonraki önemli adım, insanın kendisine dönük olur: “Şu an zorlanan tarafımın yanında
durabilir miyim?” Kalp düzeyinde dönüşüm, çoğu zaman başkasını anlamaktan önce
kendine karşı sertliği fark etmekle başlar ve kalp çalışmasının en sonunda davranış gelir.
Duygu fark edildiğinde, anlam kazandığında ve biraz taşınabildiğinde davranış zaten
daha kendiliğinden ve daha az tepkisel olarak değişim gösterir.

www.psikologaybukepolat.com



Kalp

İslam Düşüncesi Psikodinamik Kuram

İdrak ve yönelim merkezi
Kalp kavramı yoktur; ancak
anlamlandırma ve içgörü süreçleri
incelenir

Duyular kalbe bilgi getirir, anlam
kalpte oluşur

Duygular hissedilir; anlamlandırma
psikolojik süreçlerle gerçekleşir

Kalp, nefsin tepkilerini okuyabilen
merkezdir

Dürtü ve savunmalar farkındalık ve
içgörüyle çözümlenir

Kalp körleşebilir, katılaşabilir,
yumuşayabilir

Duygusal farkındalık artabilir ya da
savunmalarla daralabilir

Kalp, duygunun taşınabildiği ve
anlam kazandığı alandır

Duygulanım düzenleme süreçleri
incelenir

İslam düşüncesi kalbi hakikat merkezi olarak ele alır.
Psikodinamik kuram ise kalbi adlandırmadan, kalbin işaret ettiği idrak, içgörü ve
düzenleme süreçlerini psikolojik düzeyde açıklar.



Duygunu Farket & Tanı
Şu an içimde baskın olan duygu ne?

Bu duyguyu tek bir kelimeyle ifade etsem ne olurdu?
Bu duygu bedenimde nerede hissediliyor?

Duygunun Anlamını Ara
Bu duygu bana ne anlatmaya çalışıyor olabilir?

Hangi ihtiyacım, değerim ya da sınırım bu duyguyla temas etti?
Bu duygu ortaya çıktığında, benim için ne tehlikeye girmiş gibi hissediyorum?

Kendine Sor!

Vicdan & Yön
Bu duyguyla hareket edersem, nasıl bir insan oluyorum?

Bu duyguya kulak verirsem ama ona teslim olmazsam, beni nereye götürür?
Burada kalbimin yöneldiği şey ne?

Kendinle İlişki
Bu duyguyu yaşayan biriyle nasıl; kendimle nasıl konuşurdum?

Kendime karşı sert miyim, yoksa anlayışlı mı?
Şu an kendime biraz alan açmam mümkün mü?

www.psikologaybukepolat.com

Bu soruların hepsini cevaplamak zorunda değilsin. Bazen tek bir soruda durmak
yeterlidir: “Bu duygu bana ne anlatıyor?” Bu soruyu sorabildiğin an, nefsin tepkisel
alanından kalbin idrak alanına geçmiş olursun. Bu  çalışmanın hedefi, duyguyu
değiştirmek değil; duyguyla kurulan ilişkiyi dönüştürmektir.



Kalp ve nefse beraber baktığımızda şunu görürüz: kalp, nefsin ürettiği duyguların
bastırıldığı değil; taşınabildiği, anlaşılabildiği ve yön verdiği yerdir.

Duygu Anlaşıldıktan Sonra Ne Olur?
Duygu anlaşıldığında çoğu kişinin beklediği şey şudur: “Rahatlamalıyım, geçmeli, bir daha
aynı durumda bu duyguyu hissetmemeliyim.” Ama çoğu zaman olan bu değildir.
Duygu anlaşıldığında öfke biraz geri çekilir, kaygı yumuşar, kırgınlık eski keskinliğini
kaybeder. Peki sonrasında ne olur? İnsan bir boşlukla karşılaşır. “Evet duyguyu farkettim
ve eski yoğunluğu yok durabiliyorum. Bu sessizlik normal mi? Şimdi ne yapacağım?” 

Duygu anlaşıldığında artık sorular şuna döner: “Ben kim olmak istiyorum?”, “Buna
rağmen neye sadık kalmak istiyorum?”, “Şimdi ne yapacağım?” Bu sorular artık duygusal
değil, varoluşsaldır. Artık mesele hissettiğin şey değil; nasıl bir yerden durduğundur.
İnsan artık kendi yönüyle, niyetiyle, anlam ihtiyacıyla baş başadır.

Burada durmak zordur çünkü artık suçlayacak birisi kalmamış, bastırılacak duygu
azalmış, otomatik tepkiler etkin değildir. Kişi aktif bir şekilde seçen roldedir. Bazen bu bir
baskı olarak algılanabilir fakat aslında bir özgürlüktür.

Sonuç olarak, duygu anlaşıldığında insan rahatlamayabilir; ama artık kendisiyle daha
gerçek bir temas içindedir. Bu temas, ruh alanının başladığı yerdir. Duygular yatıştığında,
anlam yerini bulduğunda ve insanın iç dünyasında bir sessizlik oluştuğunda, daha farklı
bir soruyla karşılaşırız: “Bütün bunların anlamı ne?”
Bu soru bizi kalpten ruh kavramına doğru götürür.



Ruh
İslam Düşüncesinde Ruh
“Ruh” kelimesi, sözlükte “gitmek, geçmek”, “rüzgâr esmesi” ve “ferahlık vermek” gibi
anlamlar taşıyan revh kökünden gelir. Bu kök, ruhun hareket, açıklık ve genişlik hissiyle
ilişkisini çağrıştırır. Terim olarak ruh, çoğunlukla canlıya hayat veren unsur şeklinde
tanımlanır. Aynı zamanda ruh, varlığın devamını sağlayan ve onunla birlikte düşünülen
“nefes”anlamını da içerir (Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât; Lisânü’l-ʿArab).

İslam düşüncesinde ruh, insanın en çok merak ettiği fakat en az tanımlanan boyutudur.
Kur’an’da ruh hakkında verilen bilgi sınırlıdır; bu sınırlılık bir eksiklik değil, bilinçli bir sınır
çizimidir: (Resûlüm!) Sana ruh(un ne olduğun)u sorarlar. De ki: “Ruh, Rabbimin
emrinden (yarattığından bir şey)dir. Size (ona ait) ilimden ancak pek az bir şey
verilmiştir.” (İsra, 85)

İslam düşüncesinde ruhun mahiyeti hakkında ayrıntılı tanımlar yapılmaması bilinçlidir.
Çünkü ruh: kontrol edilecek bir alan, yönetilecek bir yapı veya analiz edilecek bir nesne
değildir. Ruh, insana “bilmiyorum” demeyi ve insanı haddini öğreten boyuttur.

Ruh, nefs gibi tepki üretmez; kalp gibi duyguyu anlamlandırmaz. Ruh, insanın “neden
yaşıyorum?”, “nereye yöneliyorum?” sorularıyla temas ettiği alandır. Ruh, bilgi üretmez,
yön hissi üretir. Bu nedenle ruh, işlevsel bir parça değil; insanın varoluşsal yönünü temsil
eden bir kavramdır.

Ruh çalışması: duyguyu aşmak, kendini yüceltmek veya “yüksek bir hâl”e ulaşmak
değildir. Ruh çalışması, insanın kendisiyle ve yönüyle dürüstçe karşılaşabilmesidir.

www.psikologaybukepolat.com

Psikoloji Dilinde Ruh
“Psychologia” terimi 16. yüzyılda Yunanca psykhe "ruh" ve logia, "araştırma, bilim"
kelimelerinin birleşiminden türemiştir. Yani aslında psikoloji ruhbilim demektir. Ancak
modern psikolojinin hedefine baktığımızda ruhun niteliklerini açıklamaktan ziyade,
zihinsel süreçleri ve davranışları tanımlamak, bu süreçlerin neden ve nasıl oluştuğunu
açıklamak, zaman içindeki değişimini öngörmek ve bu süreçleri düzenleyebilmek
olduğunu görürüz.

Psikoloji literatüründe, İslam düşüncesindeki “ruh” kavramının birebir bir karşılığı
bulunmaz. Bunun temel nedeni, modern psikolojinin ölçülebilir süreçlere odaklanması ve
ruhu doğrudan tanımlanabilir bir yapı olarak ele almaktan kaçınmasıdır. Çünkü modern
psikoloji metafizik ile ilgilenmez ama metafiziğin sorduğu soruların insandaki
yansımalarıyla ilgilenir. Ruhun işaret ettiği alan; psikolojide anlam, yönelim, öz-benlik ve
varoluşsal duruş gibi kavramlar üzerinden dolaylı biçimde karşılık bulur.



Psikodinamik kuramda ruh, metafizik bir varlık olarak değil; insanın anlam, yönelim ve
sahicilik ihtiyacının psikolojik düzeydeki karşılığı olarak ele alınabilir.

*Bu bölümde “ruh” kavramı, psikodinamik literatürde birebir bir terim olarak değil;
insanın varoluşsal yönelimini açıklamak için kullanılan yorumlayıcı bir çerçeve olarak ele
alınmaktadır.

1.Anlam Arayışı
Psikodinamik kuramda insan yalnızca dürtülerle hareket eden bir varlık değildir. İnsanın,
yaşadıklarına anlam verme ihtiyacı vardır. Bu kavram Freud’dan sonra özellikle
belirginleşir:
Adler → anlam ve amaç
Jung → bireyleşme
Winnicott → sahici varoluş
Kohut → kendilik bütünlüğü

2.Yönelim & İçsel İstikamet
Psikodinamik açıdan ruh, metafizik bir varlık olarak değil; kişinin yaşamda hangi yönde
durduğunu belirleyen içsel eksen olarak okunabilir. Bu eksen nefs gibi anlık tepki
üretmez, kalp gibi duyguyu çözümlemez, kişinin nasıl bir insan olmak istediğini belirler.
Psikodinamik literatürde ego ideali, değerler, yaşam yönelimi kavramları ile ele alınır.

3.Öz-Benlik
Winnicott’un true self kavramı, psikodinamik kuramda ruh kavramına en çok yaklaşan
alanlardan biridir.

False self → uyum, savunma, rol
True self → sahicilik, canlılık, anlam

True self ölçülemez, doğrudan tarif edilemez ama kişi ondan uzaklaştığında boşluk ve
anlamsızlık hisseder. Ruhun yön ve anlam özelliğiyle oldukça örtüşür.

4.Dürtünün Ötesi
Freud’un geç döneminde bile şunu görürüz ki insan yalnızca haz ilkesine göre hareket
etmez. Vicdan, özveri, fedakârlık, anlam için acıya katlanma gibi olgular, dürtü
açıklamasını aşar. Psikodinamik kuram burada “ruh” demez ama şunu kabul eder:
İnsanı yalnızca dürtülerle açıklamak yetersizdir.



Ruh

İslam Düşüncesi Psikodinamik Kuram

Ruh ilahî kaynağa bağlıdır Ontolojik iddia yoktur

Mahiyeti (içyüzü) bilinemez Metodolojik sınır vardır

Yönelim, niyet ve varoluşsal
istikamet Anlam ve yaşam yönelimi ele alınır

Tevazu ve sınır bilinci Bilimsel yöntemin sınırı

Hakikatle ilişki alanı İnsan duygu ve dürtülerden ibaret
değildir

Temel kesişim:
Her iki yaklaşım da insanın: sadece haz arayan, sadece uyum sağlayan
veya sadece tepki veren bir varlık olmadığını kabul eder. İnsan, anlamla
temas etmeden bütünlenemez.

Ruhun aslında bozulan bir şey olmaması ve ruhumuzdaki
huzursuzluğun sebebini arada kopan bağ ile ilgili olmasını
anlattığım “Ruh: Kaynağa Dönüş” başlıklı blog yazımı
okumak için QR kodunu okutabilirsiniz.



“Ruh,
Rabbimin

emrindendir.
Size (ona ait)
ilimden ancak
pek az bir şey

verilmiştir.”
(İsra, 85)



Dur ve Dinle
Şu aralar hayatımda beni en çok meşgul eden şey ne?

Bu meşguliyetin altında, aslında hangi arayış var?

Anlamla Temas
Yaptıklarım bana gerçekten anlamlı geliyor mu, yoksa sadece alışkanlık mı?

Hayatımda “doğru ama bana ait olmayan” neler var?

Kendine Sor!

Yön
Bu hayat beni nereye doğru götürüyor?
Ben hangi yönde yaşamak istiyorum?

Bir şeyleri değiştirmesem bile, hangi duruşa sadık kalmak isterim?

Niyetle Temas
Şu an attığım adımlar hangi niyetten besleniyor?

Korkudan mı, alışkanlıktan mı, yoksa içten bir yön duygusundan mı?
Ben bütün başıma gelenlere rağmen kim olmak istiyorum?

www.psikologaybukepolat.com

Bu soruların hepsini cevaplamak zorunda değilsin. Bazen tek bir soruda durmak
yeterlidir. Bu çalışma karar vermek için değil; yönün henüz şekilleniyor olabilir o
yüzden biraz buralarda kalmak, beklemek yeterlidir.



İnsan tek bir anda yalnızca bir alanda bulunmaz. Gündelik hayatın içinde çoğu
zaman bu üç alan arasında geçişler yaşanır.

Bir olay olduğunda önce nefs devreye girer. Dürtüler, tepkiler ve savunmalar
ortaya çıkar. Bu aşamada soru genellikle şudur:
“Ne yapacağım?”

Duygu biraz fark edildiğinde kalbin alanı açılır. Dürtüsel tepki yavaşlar, duygu
anlam kazanmaya başlar. Bu aşamada soru değişir:
“Bu bana ne anlatıyor?”

Duygu taşınabildiğinde ve iç dünya biraz sakinleştiğinde ise ruh alanı kendini
hissettirir. Artık mesele ne yapılacağı ya da ne hissedildiği değil; hangi yönde
yaşanacağıdır. Bu noktada soru şuna dönüşür:
“Bütün bunlarla ben nereye yöneliyorum?”

Bu üç alan birbirinin alternatifi de değil; birbirini tamamlayan katmanlardır.

Sonuç

www.psikologaybukepolat.com



Frankl, V. E. (2018). İnsanın anlam arayışı (Çev. S. Budak). İstanbul: Okuyan Us
Yayınları.
Freud, S. (2014). Ben ve İd (Çev. B. Yıldırım). İstanbul: Metis Yayınları.
Gazâlî, E. H. M. (2016). İhyâ-u Ulûmi’d-Dîn (Çev. A. Serdaroğlu). İstanbul: Bedir
Yayınevi.
Gazâlî, E. H. M. (2018). Mişkâtü’l-Envâr (Çev. S. Uludağ). İstanbul: Dergâh
Yayınları.
Hakîm et-Tirmizî. (2014). Kalbin anlamı (Çev. E. Demirli). İstanbul: İnsan
Yayınları.
İbn Manzûr. (2015). Lisânü’l-Arab (Seçme maddeler, Çev. H. Karaman). İstanbul:
İz Yayıncılık.
Klein, M. (2019). Haset ve şükran (Çev. S. Karakaya). İstanbul: Metis Yayınları.
Kohut, H. (2017). Kendiliğin yeniden yapılanması (Çev. O. Gündüz). İstanbul:
Metis Yayınları.
Kur’ân-ı Kerîm.
Mitchell, S. A. (2020). Psikanalizde ilişkisel kavramlar (Çev. B. Kalsın). İstanbul:
Metis Yayınları.
Râgıb el-İsfahânî. (2007). Kur’an kavramları sözlüğü: el-Müfredât (Çev. Y.
Türker). İstanbul: Pınar Yayınları.
Râzî, F. (2019). Tefsîr-i Kebîr (Mefâtîhu’l-Gayb) (Çev. L. Yavuz ve ark.). İstanbul:
Akçağ Yayınları.
Winnicott, D. W. (2018). Oyun ve gerçeklik (Çev. T. Birkan). İstanbul: Metis
Yayınları.
Yalom, I. D. (2017). Varoluşçu psikoterapi (Çev. Z. Babayiğit). İstanbul: Kabalcı
Yayınları.

Kaynakça

www.psikologaybukepolat.com



www.psikologaybukepolat.com



www.psikologaybukepolat.com


